**Занятие 4. Философия Средних веков**

**Цель**: определить особенности философии средних веков, раскрыть содержание ее основных этапов и направлений.

**Рекомендации**: Задания выполняются в рабочей тетради по дисциплине «Основы философии». Затем необходимо сфотографировать конспект и выслать на электронный адрес liudmila\_kosolapova\_78@mail.ru или Вконтакте <https://vk.com/id268669015> c пометкой «Основы философии» и указанием группы, фамилии и имени студента. Например, «Основы философии. Иванов Иван, гр. М31».

**Ход занятия**

**I. Изучение нового материала**

**Изучите лекционный материал, выполните задания.**

**Задания:**

1. Раскройте значение понятий: «религия», «теоцентризм», «монотеизм», «политеизм», «догматизм», «креационизм», «откровение», «патристика», «схоластика».

2. Определите особенности средневековой философии. Почему философию средних веков называли «служанкой» богословия?

3. Заполните таблицу «Основные этапы развития философии средних веков».

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
|  | **Патристика** | **Схоластика** |
| Периодизация |  |  |
| Основные философы |  |  |
| Значение и основные идеи  |  |  |

4. Показать отличительные особенности града божьего и града земного согласно учению А.Августина.

5. Определить важнейшие идеи Фомы Аквинского. Каковы его основные работы?

 6. Показать сущность реализма и номинализма в средневековой философии.

 **Теоретические сведения**

Философия средних веков - это господство религиозного мировоззрения, выраженного в теологии (учении о боге). Философия становится служанкой богословия. Философами средних веков Бог рассматривался в качестве высшего существующего начала, а весь окружающий мир – Его творение. Одной из основных черт средневековой философии был теоцентризм, когда главной причиной всего сущего, высшей реальностью, основным предметом философских исследований являлся Бог.

Основными принципами средневековой философии  были:

*креационизм* – идея сотворения   мира Богом из ничего;

*провиденциализм*– понимание истории как осуществления заранее предусмотренного Богом плана спасения человека;

*теодицея*– как оправдание Бога в связи с наличие в мире зла*;*

*символизм* – своеобразное умение человека находить скрытое значение того или иного предмета;

*откровение* – непосредственное волеизъявление Бога, принимаемое субъектом как абсолютный критерий человеческого поведения и познания.

Средневековая теологическая философия отличалась замкнутостью на самой себе, традиционностью, повернутостью в прошлое, оторванностью от реального мира, воинственностью, догматизмом, назидательностью, учительством.

Основополагающими догматами средневековой философии являются **догмат творения и догмат откровения**.

Согласно **догмату творения:**

* Бог сотворил окружающий мир из ничего;
* творение мира есть результат акта Божественной воли;
* мир сотворен благодаря всемогуществу Бога;
* единственным творческим началом во Вселенной является Бог;
* Бог вечен, постоянен и всепроникающ;
* подлинным бытием является только Бог;

Согласно **догмату откровения**:

* мир можно познать, только познав Бога
* Бог разрешил познать себя (дал информацию о себе) через откровение — Библию;
* единственный способ познания Бога и всего сущего — толкование Библии;
* Бога можно познать лишь сверхъестественным путем, благодаря особой способности человека вере.

Особое место в средневековой теологической философии занимает **проблема добра и зла**.

**Проблема добра и зла решается исходя из идеи творения:**

- Окружающий мир всецело сотворен Богом

- Бог является носителем и сосредоточением Добра и справедливости; следовательно, окружающий мир изначально наполнен Добром; зло в мир приносит дьявол

- В мире идет постоянная борьба между Добром и злом, но поскольку мир-творение Бога, то Добро одержит победу над злом

Основными этапами развития средневековой философии были **патристика** (связана с религиозной и философской деятельностью ранних отцов церкви) и **схоластика** (связана с систематической разработкой христианской философии).

Основными философами европейского средневековья были Аврелий Августин (Августин Блаженный) и Фома Аквинский.

**Августин Аврелий** (354-430) - крупнейший религиозный мыслитель раннего Средневековья. Родился 13 ноября 354 г. в г. Тагасте в римской провинции Нумидия в Северной Африке. Отец его был язычник, мать — христианка. Образование получил в г. Мадавре, затем в г. Карфагене в школе риторики. А. Августин — блестящий знаток эллинистическо-римской культуры.

Духовная эволюция Августина в полной мере отражает борьбу утверждающейся христианской культуры с культурой античной. На пути к христианскому обращению, которое произошло весной 387 г., Августин испытал сильное влияние стоицизма, манихейства, скептицизма и неоплатонизма. После принятия христанства, Августин ревностно отдался служению христианской церкви. Он публикует многочисленные религиозно-философские трактаты, борется с религиозной ересью манихеев, донатистов и пелагиан.

В 396 г. Августин избирается епископом г. Гиппона и остается им вплоть до смерти в августе 430 г., последовавшей во время осады города полчищами вандалов. Литературное наследие Августина насчитывает более 40 томов. Наиболее важные работы Августина: «Исповедь» (400), «О Граде Божьем» (413—426), «Пересмотры» (426). Другие работы: «Против академиков» (386),

«О жизни блаженной» (386), «О порядке» (386), «Монологи» (387), «О количестве души» (388—389), «Об учителе» (388—389), «О бессмертии души» (387), «Об истинной религии (390), «О свободной воле» (388—395) и др.

 Во многом в своем творчестве обращался к трудам Платона.

Опираясь на неоплатонизм, Августин создал влиятельное религиозно-философское учение, служившее фундаментом христианской мысли вплоть до XIII века. Важнейшие темы его философского учения: проблема Бога и мира, веры и разума, истины и знания, добра и зла, свободы воли, вечности и времени, смысла истории.

По Августину Бог есть *высшее бытие*, где пребывают все вечные и неизменные идеи, определяющие мировой порядок. Он имеет три равноценные лица — Отец, Сын, Святой дух, объединенные единой божественной сущностью и волей.

Творение мира из ничего — акт доброй воли Бога. Человек в этом совершенном мире занимает особое место, соединяя в себе материальную природу, разумную душу и свободную волю. Поэтому он не рассматривается уже как часть космоса, он создан его господином, но в своем грехопадении утратил это благо. Теперь он не властен даже над собой и полностью зависит от божественного предопределения.

Если в античной философии человек соотносит себя с Космосом, полисом через внешние связи, то у Августина Блаженного речь идет о "*человеке внутреннем",* полностью обращенном к Богу, открывающем ему душу и очищающем ее в таинствах исповеди и причащения.

По-новому решается в философии Августина и проблема *познания*. Истина раскрывается не через пассивное созерцание и не в понятийном мышлении, а только в божественном откровении. Все остальные способы познания дают знание неполное, приблизительное, и только Бог может открыть ее, в какой-то момент научив человека своим откровением. Путь познания есть для Августина восхождение разума, ведомого

 *верой*, к Богу. Фактически познания начинаются с чувственного восприятия (т. к. Бог познается через Его творения) и как бы по ступеням поднимается к истине. Кульминация познания – мистическое прикосновение разума к Божественной истине. Бог – это солнце, свет которого делает мир зримым и прозрачным как для внешнего, так и для внутреннего зрения. Возвышаясь к Богу, разум как бы насыщается этим светом и сам просветляется. К Богу поднимается *весь внутренний человек;* обретение истины является по этому актом не только интеллектуальным, но обязательно и *моральным,*ибо Истина есть Благо. «Не стремись к внешнему, возвратись в себя самого: истина обитает во внутреннем человеке».

По Августину, христианин не существует без *веры.*Он стремится во всех случаях представить первенство веры как *универсальную методологическую установку* подлинно христианского сознания. Так ставится и решается проблема соотношения веры и разума. Вера обладает высшим авторитетом, она показывает путь к знанию, задает его предмет: «вера вопрошает, разум обнаруживает»

Бог есть безусловное благо. Зло, существующее на земле, есть результат грехопадения человека, его отхода от Бога. Оно — следствие нарушения заповедей Божьих, наказание за грех или испытание для укрепления человека в вере.

Божественное предопределение обусловило после грехопадения человека наличие двух царств: Божьего и земного. Земное царство — грешное, злое, держится войной и насилием. Выражением высшего царства, Града Божьего, является церковь, но и она есть только приготовление к небесному царству.

Такой вывод Августин сделал после детального рассмотрения в своем главном произведении истории становления и развития человечества. Эта история, по его мнению, разворачивается в двух царствах: «Граде земном» и «Граде Божьем». Сам Августин так говорит об этом: «...Существовало всегда не более как два рода человеческого общения, которое мы, следуя Писаниям своим, справедливо можем называть двумя градами. Один из них составляется из людей, желающих жить в мире своего рода по плоти; другой — из желающих жить также по духу...

Итак, два града созданы двумя родами любви: земной — любовью к себе, доведенною до презрения к Богу, и небесной — любовью к Богу, доведенною до презрения к самому себе. Первый затем полагает славу свою в самом себе, последний — в Господе».

Град земной — это мир зла и сатаны, в нем господствует похоть, «управляющая и правителями его, и подчиненными ему народами».

Град Божий — это мир добра и Бога, где «по любви служат взаимно друг другу и предстоятели, руководя, и подчиненные, повинуясь».

Вся история человечества, считал Августин, — это борьба двух градов. Град земной подвергает гонениям Град Божий, так как его жители самолюбивы и эгоистичны, а их стремление к мирской жизни постоянно приходит в противоречие со стремлением тех немногих, которые стремятся к жизни праведной. Для людей праведных Бог — высшая ценность, а любовь к нему и презрение к себе — цель жизни. Именно такие люди, покорные Богу и церкви, достойны Града Божьего, считает Августин. Так как церковь является представителем Божьего Града на Земле, то и власть ее выше любой светской власти, а монархи должны быть слугами церкви.

Большое внимание Августин уделил еще одной фундаментальной философской проблеме — выяснению того, что представляют собой **вечность** и **время**. Этой проблеме посвящено обширное рассуждение в «Исповеди». Время есть мера становления. Бог пребывает вне времени, мир — во времени, которое сотворено вместе с миром.

Наибольшее внимание Августина привлекала проблема **Бог и зло**. Августин создал своеобразную *моральную теодицею*, идеи которой изложены в трактате «О свободном решении»: Бог не отвечает за мировое зло, единственным источником которого является злая воля; высшая справедливость воздает каждому по заслугам. На базе этих идей Августин строит рационалистическую этику долга, достаточно формальную и по многим параметрам сходную с этикой стоиков и Канта.

Чтобы мораль принципиально была возможна, порок и добродетель должны вменяться человеку. Но для этого действия человека *должны быть свободны.*т. е. независимы от внешней причинности. Моральная свобода есть реализация нравственного долга в следовании добру: человек *должен* стать тем, кем он *может* быть. Смысл добра задан нравственным законом, или Божественными заповедями.

**Фома Аквинский** (1225/1226 - 1274) считается самым крупным представителем схоластической философии. Он родился в Италии в местечке Аквино, в аристократической семье. Начальное образование получил в монастырской школе, учился в Парижском университете, а затем стал там же преподавателем богословия и философии. За особые заслуги в обосновании христианской идеологии церковь причислила Фому Аквинского после его смерти к лику святых, а его философию было рекомендовано изучать во всех духовных учебных заведениях, как единственно правильную.

Главными его философскими сочинениями стали «Сумма против язычников» и «Сумма теологии». Особенностью философии Фомы Аквинского является то, что он высоко ценил идеи Аристотеля.

Главные положения созданной им философии, названной *томизмом*, составляют основу современной католической христианской философии — *неотомизма*.

Главная заслуга Фомы Аквинского — разработка проблемы соотношения веры и разума в познании, сравнительного значения истин, принятых на веру, и истин, полученных путем логических доказательств, основанных на разуме. Эта проблема стала одной из центральных в средневековой философии. Ее решение прошло несколько этапов.

Первоначально, в период раннего Средневековья, философы считали, что для познания Бога, созданного им мира вполне достаточно истин, знаний, полученных на основе веры. Научные исследования, рациональные доказательства излишни, когда известна Библия, в истины которой нужно только верить. Разум может привести только к сомнениям и заблуждениям, к ереси.

Но со временем, в период позднего Средневековья, под влиянием непрекращающегося роста научных знаний, обострения споров по поводу содержания основных церковных догм церковь вынуждена была занять более гибкую позицию по вопросу о соотношении истин, полученных с опорой на веру, и истин, полученных с помощью разума.

Формулируя эту более гибкую позицию, допускавшую возможность сочетания веры и разума, еще в период раннего Средневековья Августин Блаженный выдвинул формулу: «Верую, чтобы понимать».

Развивая эти мысли, Ф. Аквинский создал развернутое учение, обосновывающее возможность *гармонии веры и разума*. Это учение включало следующие основные положения:

· И вера, и разум познают один и тот же предмет — бога и созданный им мир.

· Оба метода познания — вера и разум — не исключают, а дополняют друг друга.

· Оба источника познания созданы Богом и потому имеют одинаковое право на существование.

Однако сходство между этими источниками наших знаний не означает их равенства, равноправия. Между ними есть существенные различия:

· Вера принимает истину, прежде всего, истину о существовании Бога-творца, основываясь на чувстве, желании, воле.

· Разум же постоянно сомневается в добытых им истинах, ищет доказательств даже такой истины, как бытие Бога.

· Поэтому вера выше разума; это «божественный, сверхъестественный свет», непосредственно, исходящий от Бога. Этим светом наполнена Библия, истины богословия. Разум же — это человеческий инструмент, данная человеку непосредственная способность. Это «естественный свет», воплощенный в истинах философии, призванной быть лишь «служанкой богословия».

Такова была концепция соотношения веры и разума, созданная Ф. Аквинским и использующаяся до сих пор современной религиозной философией.

Реализуя эту гносеологическую установку, Ф. Аквинский уделял большое внимание не только проповеди принятых на веру библейских истин, но и их рациональному, логическому обоснованию.

В произведении «Сумма теологии» приводятся пять доказательств существования Бога:

- Бог рассматривается как «неподвижный двигатель», приводящий все в движение;

- Бог рассматривается как первая причина;

- Бог является источником необходимости в мире;

- Бог есть источник совершенства, сам являясь совершенным;

- Бог устанавливает конечные цели и поэтому не может не существовать.

Многие характерные особенности средневековой философии проявились в происходившей на протяжении нескольких веков борьбе реализма и номинализма.

В средневековой теологической философии (схоластике) выделяются два противоположных направления — **номинализм и реализм.**

Под **реализмом** понималось учение, согласно которому подлинной реальностью обладают только общие понятия (универсалии), а не единичные предметы, существующие в эмпирическом мире. (Дом вообще существует, как и конкретный дом). Универсалии существуют до вещей, представляя собой мысли, идеи в божественном разуме, и только благодаря этому разум в состоянии познавать сущность вещей, ибо эта сущность есть не что иное, как всеобщее понятие. Поэтому для реалистов познание возможно лишь с помощью разума, поскольку только разум способен постигать общее. Представители реализма: Иоган Скотт (Эриугена), Ансельм Кентерберийский, Альберт Великий и Фома Аквинский.

Противоположное ему направление носило название номинализма. **Номинализм** - это философское учение, отрицающее значение общих понятий (универсалий) и утверждающее, что они существуют не в действительности, а только в мышлении. По утверждению номиналистов, общие понятия - это только имена, они не обладают никаким самостоятельным существованием и образуются нашим умом путем выявления общих признаков. Поэтому универсалии существуют не до, а после вещей.

Представители номинализма: Росцеллин, Пьер Абеляр, Уильям Оккам.

 **Значение средневековой теологической философии**:

• Стала связующим звеном между античной философией и философией эпохи Возрождения и Нового времени;

• сохранила и развила ряд античных философских идей, поскольку возникла на основе античной философии христианского учения;

• способствовала расчленению философии на новые сферы (помимо онтологии — учения о бытии, полностью сливавшегося с античной философией, выделилась гносеология — самостоятельное учение о познании);

• способствовала разделению идеализма на объективный и субъективный;

• положила начало появлению в будущем эмпирического (Бэкон, Гоббс, Локк) и рационалистического (Декарт) направлений философии

• пробудила интерес к осмыслению исторического процесса;

• выдвинула идею оптимизма, выразившегося в вере в победу добра над злом.

**II. Закрепление материала. Выполнить тест.**

***1)* *Студенты, чьи фамилии начинаются на букву А, И, К, Л, О, выполняют 1 вариант.***

***2) Студенты, чьи фамилии начинаются на букву С, Т, У, Ф, Ш, Щ, выполняют 2 вар.***

Вариант 1

*1 Задача средневековой философии, с точки зрения схоластов, состояла в том, чтобы:*

1) исследовать социальную действительность;

2) исследовать природу;

3) найти рациональное доказательство веры

4) сформулировать теорию познания;

*2.В схоластике провозглашалось различие между:*

1) верой и разумом

2) сознательным и бессознательным;

3) чувством и мыслью;

4) разумом и интуицией.

*3.Учение Фомы Аквинского и целое религиозно-философское направление, им созданное, называется:*

1) атомизмом;

2) папизмом;

3) томизм

4) августинизм

*4. В своих рассуждениях о боге Фома Аквинский:*

1) безоговорочно защищал идею личного бога;

2) полагал, что бог — это и есть природа;

3) считал, что познание бога опосредовано его влиянием в природе;

4) считал, что Бог – это перводвигатель

*5. К фундаментальной идеи Библии относит*

 1) концепция реинкарнации (переселения душ);

2) мир состоит из мельчайших неделимых частиц;

3) человек создан по образу и подобию Бога

4) богов много, но верховным является Зевс.

Вариант 2

*1 По вопросу о соотношении философии и религии Фома Аквинский выдвинул тезис о том, что:*

1) все догматы религии должны быть доказаны разумом

2) религия и философия несовместимы;

3) философия должна быть упразднена;

4) религия должна быть упразднена.

*2. Новое качество человека, открытое средневековой патристикой:*

1) дух;

2) тело;

3) воля.

4) душа

*3.В центре размышлений философов средних веков стоит:*

1) Бог

2) природа;

3) идеальный мир;

4) личность;

*4.Фома Аквинский придерживался концепции:*

1) о несовместимости веры и знания;

2) о гармонии веры и разума

3) о превосходстве знания над верой;

4) о превосходстве веры над знанием.

*5. Теория оправдания Бога в отношении допускаемого им зла в мире, получила название:*

1) тенденция;

2) теократия;

3) теодиция

4) теогония;

**Д/з. Повторить материал**